Kanzel-Rede Michaeliskirche 18.01.2026

Liebe Géste, hier in der Michaeliskirche,

liebe Gemeinde!

Zwischen Aufhoren und Anfangen

Von einer verinderten Sicht auf Neues im Leben — habe ich meine unerwartet anberaumte
Kanzel-Rede iiberschrieben.

Was interessiert Sie daran besonders? Gedanken iiber das Authoren? Oder schauen Sie lieber
nach vorne und sprechen iiber das anfangen?

Offen gesagt, mich beschiftigt am meisten das ,,Zwischen “, das Dazwischen.

Die Grauzone, der Zwischenraum, der Ubergang von dem einen zum anderen.

Mich interessiert diese Lebenszeit, weil ich sie fiir unsere vornehmliche Lebenswirklichkeit
halte: Leben im Dazwischen-sein.

Das ist kein leerer Raum, sondern das ist vermutlich der stiarkste Lernort in unserem Leben.

Wir befinden uns mit unserem Leben immer 6fter in diesem Ubergang zwischen dem
Beenden, dem Loslassen, dem Aufhdren - und der Sehnsucht danach, neu anfangen zu
konnen.

Ein weiterer Grund, warum mich das Dazwischen anspricht, ist der Umstand, dass ich den
Botschaften des Ersten und des Neuen Testaments entnehme, dass sie aus dieser Phase des
Dazwischen-sein heraus sprechen.

Nehmen Sie die Geschichte des Volkes Israel, die Befreiung aus der Knechtschaft in
Agypten: sie flihrt nicht ins paradiesische Leben, sondern in die Wiiste.
Das ist der Raum zwischen der Unfreiheit und dem gelobten Land. Karger Zwischenraum.

Und nehmen uns die neutestamentlichen Texte nicht auch in beeindruckender Weise mit
hinein in die Zeit dazwischen?

Ich denke an die beiden Jiinger auf dem Weg nach Emmaus. Ende, Aus, Authoéren — all das
schwingt bei jedem Schritt mit, den sie gehen.

Die neue, die gemeinschaftliche Lebens-wirklichkeit mit dem auferstanden geglaubten
Christus kdnnen sie noch gar nicht sehen.

Auch der Zo6llner Zachius bewegt sich unmittelbar in diesem Ubergang zwischen dem
schuldhaften Verstrickt-sein in seiner Vergangenheit und einem neuen Leben;

nicht frei von seiner Vergangenheit, sondern frei geworden mit der Vergangenheit.

Das ermdglicht ihm neu zu leben.

Auch hier wird deutlich: zum Dazwischen dringen wir vor, wenn wir uns iiber das Aufhdren
ebenso wie iiber das Anfangen austauschen.

Blick mir also auf das Aufhéren. Da meinen wir zu wissen, was damit gemeint ist. Schnell
konnen wir aussprechen, was authoren soll.

Mich erreichen in den letzten Tagen Nachrichten aus Minneapolis:

Willkiirliche Entfiihrungen von Menschen unmittelbar vor einer Kirche unserer dortigen
Partnersynode.

,Wir fordern, dass diese gewaltsamen Entfiihrungen der ICE aufthéren®, formuliert Bischofin
Jen Nagel in ihrem Statement.



Fast auf den Tag genau vor einem Jahr hatte Bischofin Mariann Budde in ihrer Predigt im
Einflihrungsgottesdienst fiir den neuen Préasident um Erbarmen gebeten; Erbarmen mit
Menschen, die um ihr Leben bangen, Erbarmen fiir Kinder, die ihre Eltern verlieren oder die
Zeugen von Gewalt werden.

Kein Jahr spéter erleben wir Mahnwachen und Gebete in den Stralen von Minneapolis,
fordern die leitenden Geistlichen, nicht nur der lutherischen Kirchen, dass aufhort, das
Menschen willkiirlich erschossen, entfiihrt, oder abgeschoben werden.

Forderungen dieser Art horen wir nicht nur aus den USA, sondern aus vielen Krisenregion der
Welt. Wir alle wissen, was aufhéren muss im Iran, im Sudan, im Gazastreifen, in Israel.

Und wir wissen, womit wir aufhéren miissen, um das Klima nicht weiter zu belasten.

,,Das muss doch aufhoren.*
Wenn wir so sprechen, dann reden wir vom Beenden von etwas, dass wir aufgeben wollen.

Aufhoren verbindet sich in unserer Wahrnehmung und moralischen Einordnung nicht selten
mit Verlusterfahrungen. Es geht mit dem Eingestéindnis von Versagen einher. Das macht es
oft so schwer aufthoren zu konnen. Aufhoren kann scheitern bedeuten.

Aufhoren kann sich auf mein Handeln beziehen und meint dann: Dass ich in meiner
Gewohnheit und in meinem Reden und Tun nicht mehr fortfahre wie bisher; einen
Schlusspunkt setze.

Das wiederum heif3t aber langst nicht, dass damit immer ein Scheitern verbunden ist.

Wer aufthort, wie Zachéus es tut, Unechtes zu tun, beginnt damit sich ehrlich zu machen.
Beginnt, den wesentlichen Schritt im Leben zu gehen, um frei zu werden, von dem was
belastet.

Aufhoren ist nicht einmal kurz unterbrechen, sondern ein Enden. Ein Einschnitt im Leben.
Der Eintritt in eine neue Lebenswirklichkeit.

Im eigenen Leben, im Alltag, am Anfang eines neuen Jahres ist es hilfreich zu wissen, womit
ich aufhoren will. Ich hoffe darauf, dass mir der Ubergang gelingt.

Nur: beim realistischen Blick auf die aus den Fugen gehobene Welt ist meine Hoffnung, dass
es mit dem Aufhoren gelingt, sehr gering.

Ganz zu schweigen von der Hoffnung, dass wir in einer friedliebenden, regelbasierten freien
Welt leben kdnnen und eine solche Welt auch an die nidchste Generation weitergeben.

Wir wissen ziemlich genau, was authoren muss und erleben gleichzeitig, dass es in den
wesentlichen Bereichen des Lebens, in der Weltpolitik in eine ganz andere Richtung geht.
In bis vor kurzem ungeahnter und unvorstellbarer Brutalitét bricht sich eine neue
Weltordnung Bahn, die einem den Atem stocken ldsst. Der Machtkampf der GroBméchte
verdandert in radikaler Geschwindigkeit die Lebenswirklichkeit der Weltbevolkerung.

Niemand bleibt auflen vor.
Alle sind betroffen.



Und das Ziel der sog. Kopfe hinter den autokratischen Potentaten ist, so schnell wie moglich
anzufangen, eine neue Weltordnung zu etablieren, in der dank des technologischen
Fortschritts sich der gigantische Reichtum einer kleinen Clique noch weiter vervielfaltigt.

In diesem Verdanderungsprozess entsteht der Eindruck, als ob das Aufhoren des Bisherigen,
das Ende der regelbasierten, demokratischen, auf Gerechtigkeit zielenden Ordnung zeitgleich
einhergeht mit dem Einbruch von etwas vollig Neuem.

Ein Dazwischen, einen Ubergang gibt es kaum wahrzunehmen. Und das hat Folgen. Das hat
verheerende Konsequenzen. Weil es meine Mdoglichkeit verkleinert, darauf zu reagieren.
Was wir in den politischen Kommentaren lesen oder horen:

- Eine Schockstarre der ganzen Welt,

- Handlungsunfahigkeit Europas,

- Ausbleibende Antworten und Strategien

- Fehlende Perspektiven...
all das trifft ja auch auf mich und meinen Blick auf diesen gravierenden Umbruch zu.

Leider ist das Wort von der Zeitenwende so oft gebraucht, dass es seine Kraft verloren hat.
Wir erleben einen gigantischen Umbruch, bei dem sich das Aufthéren und das Anfangen in der
Wahrnehmung iiberlagern und es kein dazwischen mehr zu geben scheint.

Es wird eng.
Und aus empfundener Enge resultiert Angst. Dieses Empfinden teilen die meisten von uns.

Und wir teilen unsere Angstlichkeit mit vielen Menschen — auch mit denen, die den Anfang
der neuen, grundlegend verinderten Verhiltnisse, einen anderen Staat und eine andere Welt
gar nicht schnell genug erwarten konnen.

Angstlichkeit, Verzagtheit, Besorgt-sein -
das sind die Zeichen unserer Zeit. Immer sind mehr Fragen offen, als dass wir ein paar
Antworten hitten.

Und trifft dieser Befund nicht auch auf unsere Kirche zu? Inmitten aller weltpolitischen
Umbriiche vollzieht sich in der Kirche ein Wandlungsprozess, iiber dessen Ausgang uns
ebenfalls weitaus mehr Fragen beschéftigen, als dass wir Antworten hitten.

Sich darauf zu verstéindigen, was authdren kann oder was authoren muss in der Kirche, ist
schwer. Es gibt kein verbreitetes gemeinsames Einverstindnis dariiber, dass die Verdnderung
und der Wandel das Normale sind.

Zeiten, in denen alles zu bleiben scheint, wie es ist, sind eher die Ausnahme und damit
wiederum das Dazwischen, die Phase des Ubergangs zwischen Ende und Neuanfang die
Regel. Und deshalb sind gerade diese Zeiten immer Zielpunkt biblischer Orientierung
gewesen, und sind es bis heute.

Ich meine, es ist mit Hinden zu greifen, wie schwer wir uns tun, gut begriindet loszulassen,
was uns hindert, dem vom Evangelium her gestellten Auftrag als Kirche gerecht zu werden
und ihm nachzukommen. Mit Aufbriichen anzufangen.

Damit stehen wir bestenfalls in Startlochern oder gerade in den Kinderschuhen.



Wir sind dazwischen und verhalten uns oft wie gelihmt. Weil das Gefiihl der Uberforderung
so stark ist.

Und dann: Dann geschehen die Verdnderungsprozesse mit uns, ohne dass wir sie selbst
beeinflussen.

Wir sind zwischen Aufhdéren und Anfangen.
Aber von einer verdnderten Sicht auf das Neue im Leben, auch im Leben unserer Kirche —
sind wir davon nicht noch zu weit weg?

Mir ist in diesen herausfordernden Zeiten seit langem wieder einmal der biblische Satz fiir das
Jahr zu einer wahren Orientierung, zu einem Lichtblick geworden.

Und das mdcht ich gern mit Thnen teilen.

Sie werden diesen Satz aus dem Buch der Offenbarung des Johannes schon gehort haben:
Gott spricht: Siehe, ich mache alles neu.

Am Ende der Bibel, im letzten Buch, kurz bevor die Heilige Schrift authort, offenbart sich
eine veranderte, neue Sicht:

Ich werde regelrecht eingeladen und aufgefordert, wahrzunehmen oder einzusehen: Nicht ich
bin es, der/ die das neue im Leben schafft. Nicht wir sind es, die die Welt retten.

Vielleicht gilt es gerade am Anfang dieses turbulenten Jahres diese so andere Sicht mit ihrer
entlastenden Dimension zu horen und gro3 zu machen. Ich muss nicht alles selbst schaffen.

Wir miissen nicht alles, von dem wir meinen, dass es jetzt zu tun ist, es jetzt unmittelbar fiir
unsere Welt, fiir das Land, fiir die Stadt, fiir unsere Kirche und die Gemeinde zu tun wére,
machen.

Die biblischen Worte Gottes kommen aus dem Trostbuch. Gott spricht: Ich mache alles neu.

Wer sich darauf einldsst, wer mit Gott unterwegs ist, muss mit Erneuerung rechnen und damit
sich auf Verdnderungen einstellen. Im eigenen Leben, in meinem Umfeld, in der Kirche und
in der Welt.

Es ist nicht gesagt, dass diese Verdnderungen mit meinen Wiinschen und Vorstellungen, was
wir brauchen, iibereinstimmen.

Es kann ganz anders kommen.

Anders als ich hoffe oder als wir hoffen.

Die Realitdt um uns herum zeigt es.

Hilfreich und eine wahre Orientierung meiner Augen und meines Verstandes wird mir diese
VerheiBBung Gottes ,,/Ich mache alles neu “, wenn ich mir davon meinen eigenen Blick lenken
lasse.

In dem Moment, da ich mich von Gott ansprechen lasse, kann ich mir auch von Gott die
Augen fiihren lassen und damit die Welt und mein Leben und unsere Kirche, das ganze Chaos
und Unfertige mit den Augen Gottes sehen. Das wiederum ist eine einzigartige, besondere
Sicht auf die Welt: auf Himmel und Erde auf uns Menschen auf Anfang und Ende.



Wenn wir nicht aufthéren der Heiligen Schrift Orientierung fiir mein Leben und die
Entwicklung unserer Kirche und der Welt zuzutrauen, dann horen wir nicht auf, in der Bibel
zu lesen und fangen nach dem Ende des Buches wieder von vorn an.

Gehen an den Anfang der Bibel, an allen Anfang, an den Anfang der Schopfung Gottes.

Siehe, ich mache alles neu.

Das ist die Einladung der neuen Schaffenskraft Gottes zu trauen und zu vertrauen.

Und dieses Vertrauen an alles, was uns gegenwértig umtreibt und dngstigt, anzulegen. Die
Welt und die Menschen mit den Augen Gottes zu sehen, heifit im Vertrauen auf Gottes
Moglichkeiten und Gottes Gaben zu schauen.

Das Unmdgliche fiir moglich zu halten.
Das Traumen nicht einzustellen.

Und dann aus dieser mir von Gott geschenkten und mithilfe von Gottes Wort immer neu
gegebenen Orientierung auf das Leben auch entsprechend zu leben.

Es macht einen Unterschied, ob ich den Menschen und die Welt sich selbst tiberlasse und
aufgebe, oder ob ich im Geist Gottes stehe.

Dann halte ich die Wiirde hoch und dann trete ich fiir ein gerechten Ausgleich ein, dann finde
ich den Mut, mutig zu handeln.

Die Wahrheit zu sagen, ohne zu verletzen. Kritik zu iiben und mich selbst davon
rauszunehmen. Im Gespréch zu bleiben, auch wenn andere es ablehnen zu reden.

Mit einem letzten Gedanken maochte ich schlieBen. Authoren hat fiir mich in den letzten
Jahren noch eine ganz eigene Bedeutung gewonnen.

Authoren heifit ja auch, die Ohren aufzustellen, die Ohren offen zu halten.
Oder eben nicht.

Auch das ist eine Erfahrung unserer Tage. Verschlossene Ohren. Die moderne Form von
Taubheit. Menschen, die sich der Wirklichkeit verschlieen, in ihrer eigenen Welt und Blase
leben und dabei gefangen bleiben in der Vorstellung, nicht mehr dazu zu gehdren.

Hoéren und dazu gehoren. Ist es nicht beachtlich, dass das etwas miteinander zu tun hat: das
Horen und das Dazu-gehoren, das Zusammengehoren?

Wir gehdren zusammen, wenn wir aufeinander horen. Wir gehdren zusammen, weil wir etwas
gemeinsam Gehortes teilen, uns das mitteilen und dartiber in einen Austausch kommen.

Ja, wir kdnnen gemeinsam das Gleiche gehort haben und dazu unterschiedlicher Meinung
sein.

Aber dann stehen wir dazu im Kontakt, tauschen uns aus, bleiben nicht stumm und sprachlos,
sondern reden und ringen um eine eigene Haltung.

Auf-hoéren und dazu gehdren sind eine untrennbare Verbindung eingegangen wie auch mein
Horen und mein Reden untrennbar aufeinander bezogen sind.



Es erscheint oft wie ein Wunder. Aber es ist iiberhaupt nicht ausgeschlossen. Und es beginnt
oft damit, dass ich selbst meinen feinsten Sinn, mein Gehér, auf wohlwollendes Wahrnehmen
stelle. Und dabei sofort spiire: Hier gehore ich hin. Hier gehore ich dazu. Hier werde ich
erwartet.

Hier interessieren sich andere fiir mich und das, was ich zu sagen habe. Denn ich habe etwas
einzubringen.

So erdffnet sich ein weiter Raum des aufeinander Horens und des Zusammengehorens.

Das ist ein Anfang, der verdndert. Das ist eine Wahrnehmung des Neuen im Leben.

Sebastian Feydt, Superintendent



